a:‘.
[
1

SRVKAAZ.TID.

L

0,

LA ASTRONOMIA ENTRE LOS MAYAS
Luis F. Rodriguez

Instituto de Astronomia
Universidad Nacional Autdnoma de México

RESUMEN. La preocupacidén de los mayas por comprender los ciclos de va-
rios cuerpos celestes, en especial el Sol, la Luna y Venus, los llevd a
acumular observaciones de notable precisidn y a tratar de buscar ciclos
mayores en los cuales la posicidén de diversos astros se repitiese. Rese
flamos algunos ejemplos de la actividad astrondmica Maya obtenidos a par
tir del enfoque etnohistdrico y del estudio de sus cddices, edificios y
monumentos.

ABSTRACT. The maya concern for understanding the cycles of celestial
bodies, particularly the Sun, the Moon and Venus, took them to accumu-
late a large set of highly accurate observations. An important aspect of
their cosmology was the search for major cycles, in which the position
of several objects repeated. We describe some examples of astrcnomical
activity among the maya, obtained from the etnohistorical approach and
from the study of their codices, buildings and monuments.

I. INTRODUCCION

La civilizacidn maya constituye una de las manifestaciones culturales americanas
m3s importantes y trascendentes. Sus logros en la arquitectura, escultura, muralismo, organiza-
cidén social y politica, agricultura y alfareria han sido estudiadas por muchos especialistas
(Morley 1975). Como todas las grandes civilizaciones, tambi&n observaron el cielo tratando de
comprender lo que en &l sucede. La Astronomia entre los Mayas alcanzd un grado de desarrollo
muy notable, afin cuando su enfoque era muy diferente al de la ciencia contemporénea.

Si bien el inter&s de los mayas en la Astronomia comenzd a evidenciarse en los pri-
meros contactos con los conquistadores, su estudio y documentacidn ha recibido un impulso muy
fuerte en los Qiltimos afios con la aparicidn de la interdisciplina conocida como la arqueo-astro
nomia, la cual estudia la astronomia de los pueblos antiguos. Esta interdisciplina comenzd a
consolidarse alrededor de la investigacidn de los sitios megaliticos europeos, principalmente
Stonehenge (Thom 1967). También ha influido en el aumento del inter@s en la arqueoastronomia el
hecho de que ciertos datos obtenidos mediante ella nos ayudan a entender mejor a algunos obje-
tos astrofisicos. El ejemplo m&s claro ha sido la importante determinacidn de la fecha de la
explosidn de supernova que dio origen a la Nebulosa del Cangrejo, dato obtenido a partir de
registros chinos del siglo XI.

La civilizacidén maya Se desarrolld en el Sureste de México, Guatemala, Honduras y
Belice (Figura 1) de aproximadamente 1500 A.C. a 1200 D.C. Este largo periodo de tiempo se
divide por los expertos en tres; el Periodo Formativo (1500 A.C. a 300 D.C.), el Periodo Clési
co (300 D.C. a 900 D.C.) y el Perfodo de Resurgimiento o Poscldsico (900 D.C. a 1200 D.C.). En
la Figura 2 mostramos la ublicacidn geogridfica de las mds importantes ciudades mayas.

.Puesto que el Periodo Posclidsico termind alrededor de 1200 D.C., la cultura occiden
tal nunca tuvo un contacto directo con la civilizacién maya. Cuando los espafioles iniciaron la
conguista de la zona maya, las grandes manifestaciones culturales habfan cesado de ocurrir ha-
cia ya siglos. Los espafoles enfrentan pues, no a un gran imperio como en el caso de los azte-
cas o incas, sino a diversas tribus diseminadas en la regidén. Sin embargo, la existencia de
grandes ciudades en ruinas y de una lengua sofisticada indicaban un pasado cultural muy desarro

443
© Universidad Nacional Auténoma de México ¢ Provided by the NASA Astrophysics Data System


http://adsabs.harvard.edu/abs/1985RMxAA..10..443R

o,
(3

G

RVKAA”.T1DC

L0y
£9,
[=h

© Universidad Nacional Auténoma de México ¢ Provided by the NASA Astrophysics Data System

444 L.F. RODRIGUEZ

ZONA
T MAYA

Fig. 1. El circulo marca la distribucidn geogrdfica aproximada
de la zona maya.

llado. Curiosamente, tardan mucho mds tiempo los conquistadores en dominar la zona maya que los
grandes imperios azteca e inca, los cuales se colapsan ripidamente.

Esta falta de contacto directo hace a la civilizacidén maya particularmente enigmiti
ca y dificil de estudiar. En el caso de la Astronomia la informacidn proviene principalmente de
tres fuentes: la evidencia etnohistdrica, el contenido de los cddices, y el estudio de las
orientaciones y caracteristicas arquitectdnicas de diversos edificios.

II. LA EVIDENCIA ETNOHISTORICA

El enfoque etnohistdrico busca obtener informacidn en base a la tradicidn y costum-
bres de los pueblos estudiados. En el caso de la arqueoastronomia, se cuenta con los testimo-
nios obtenidos de conversaciones con los descendientes de los mayas y con la interpretacidn de
mitos y ceremonias. En su "RelaciOn de las Cosas de Yucatdn", escrito en el siglo XVI, Fray Die
go de Landa (1959) describe dos de los calendarios que eran utilizados por los mayas con los
que &l dialogd. El primer calendario tenia un propdsito civil y agricola y tenia una duracién
de 365 dias, 18 meses de 20 dias cada uno m3s un periodo extra de cinco dias, considerados acia
gos. Claramente, este calendario se derivaba de observaciones solares. Un segundo calendario de
260 dias de duracidn, 13 meses de 20 dias, tenfa un propdsito ritual. Los mayas crefan que el
futuro de una persona estaba fuertemente influenciado por el dia de este calendario ritual en


http://adsabs.harvard.edu/abs/1985RMxAA..10..443R

a:‘.
[

RVKAA”.T1DC ~

Ly
0,
[=h

ASTRONOMIA ENTRE LOS MAYAS 445

Chwhen /
/

Golfo de
México

| QUINTANA
ROO

Mar

N e | BELICE
Palenque \— — e Caribe
AN Tikal I
h |
CHIAPAS \_
| |
= |
/
/ GUATEMALA d
/ ~ HONDURAS
| /® Copdn
/
EC~
[SALVADOR\,

Fig. 2. Algunas de las ciudades mayas m3s importantes y
mejor estudiadas.

el que habia nacido. Esta creencia es muy parecida a la del hordscopo que emplean los astrdlo-
gos. No ha sido hasta ahora posible relacionar este ciclo de 260 dias con un ciclo celeste. An-
te el desconocimiento del origen del calendario ritual, se ha llegado a especular que su dura-
cidn podria estar relacionada no con un ciclo celeste sino con un ciclo humano, el de la gesta-
cidn. Esta especulacidn es muy interesante por lo siguiente. Es bien sabido que los mayas entre
lazaban los dos calendarios llevdndolos simultdneamente. Los inicios de los dos calendarios es—
taban normalmente desfasados, pero coincidian cada 18980 dias (el minimo comiin miiltiplo de 365
y 260). Este periodo de 52 afios de 365 dias, llamado por los investigadores la Rueda Calendiri-
ca, era muy importante pues los pueblos mesoamericanos esperaban el fin del mundo el {ltimo dia
de cada Rueda Calendirica. Si el ciclo de 260 dias tuviera su origen en una periodicidad del
ser humano, esta intima vinculacidn con el ciclo solar de 365 dfas estaria corroborando uno de
los principios basicos de la filosoffa maya; el tratar de integrar al ser humano con la natura-
leza, como un engranaje mds de un portentoso mecanismo de relojerfa. Desafortunadamente, el ci-
clo de gestacidn dura normalmente alrededor de 268 dias, por lo que la hipdtesis parece inco-
rrecta. Sin embargo, tambi&n se ha argumentado que los mayas pudieron haber redondeado este ni-
mero al miltiplo de 20 mis préximo, que es 260.

Alin mds importante que el ciclo de 52 afios, era el de dos veces &sto, o sea 104
afios. Cada 104 afios coincidian no sdlo el afio solary el afio ritual, sino también el perlodo si-
ndédico de Venus, que dura 584 dfas. El total de dias de 104 afios, 37960 dias, es el minimo cos+
min mdltiplo de 365, 260 y 584.

© Universidad Nacional Auténoma de México ¢ Provided by the NASA Astrophysics Data System


http://adsabs.harvard.edu/abs/1985RMxAA..10..443R

446 L.F. RODRIGUEZ

La investigacidn arqueoldgica de los siglos XIX y XX ha revelado que los mayas uti-
lizaban un tercer calendario: La Cuenta Larga. Este calendario era simplemente una cuenta acumu
w, lativa de dias a partir de una fecha en 3113 A.C. La Cuenta Larga era la suma de los dias trans
curridos a partir de esa fecha. El concepto es pues muy similar al del dia Juliano que usamos
L4 los astrdnomos. Es muy posible que las precisas determinaciones del periodo sinédico de Venus y
del mes lunar (véase §III) se hayan logrado utilizando la Cuenta Larga, el mis cientifico de
sus calendarios.

Es interesante mencionar que hay investigadores que han tratado de aplicar el enfo-
que etnogridfico a grupos mayas de nuestros dias. En un estudio hecho a los cakchiqueles de Gua-
temala, Judith Remington (1977) encuentra que alin utilizan el calendario de 260 dias para propd
sitos horoscdpicos. Otro hallazgo de este estudio es la manera en que los cakchiqueles jerarqui
zan a los puntos cardinales. Mientras la civilizacidn occidental tiene al norte como el punto
cardinal mds importante, el horizonte de los cakchiqueles estd dominado por el este. Una expli-
cacidn especulativa para esta preferencia es la siguiente. En un lugar bastante al norte del
ecuador la estrella polar parece ser el punto alrededor del cual gira el cielo, haciéndolo muy
notorio. Mientras mis cerca estd uno del Ecuador, menos marcada es esta impresidn, y es el este
(concebido no como un punto sino como una amplia zona) la regidn importante, pues de ella sur-
gen las estrellas.

Existen también varios libros redactados después de la Conquista que describen la
mitologia y genealogia mayas. Los mds importantes son el Popol Vuh (1970) y los diversos Libros
del Chilam Balam (1969). Muchos de los incidentes y conflictos entre los personajes de estos mi
tos han sido interpretados como representaciones simbdlicas de eventos astrondmicos. En uno de
los episodios del Popol Vuh, cuatrocientos (entendidos como un gran niimero, un montdn) mucha-
chos se enemistan con Zipacni, uno de los héroes del libro. Envidiosos de su fortaleza lo entie
rran en un hoyo. Gracias a su astucia, Zipacnd logra salir del hoyo y se venga derrumbando la
casa donde los cuatrocientos muchachos dormian, matdndolos a todos. En esta narracién mitoldgi-
ca Zipacni podria representar al Sol y los Cuatrocientos muchachos a las estrellas. Esta rela-
cidn estd substanciada por el {iltimo parrafo del relato, que dice: "Asi fue la muerte de los
cuatrocientos muchachos, y se cuenta que entraron en el grupo de estrellas que por ellos se 1lla
ma Motz, aunque &sto tal vez seri mentira'.

III. LOS CODICES

Los cddices son largas tiras de papel hechas a partir de la corteza de un arbol,
que se utilizaban plegadas como un biombo. Contienen jeroglificos, dibujos y nimeros con infor-
macién sobre temas que van desde técnicas de caceria hasta descripciones cosmoldgicas, pasando
por tablas que podrian usarse para predecir los ciclos de Venus o la Luna. E1 C8dice de Dresde
(llamado asi porque se le encontrd en la biblioteca de Dresde, Alemania Oriental, sin saberse
claramente cdmo llegd alld) es el mds rico en alusiones astrondmicas. Sus partes mas sdlidamen-—
te interpretadas son las tablas de Venus y las de la Luna. Para dar al lector una idea del con-
tenido de estas tablas discutiremos aqui las de la Luna. Esta discusifn requiere de una digre-
sidn sobre la aritmética maya.

Esta aritmética era de base vigesimal y utilizaba tres simbolos: la concha (con va-
lor de cero), el punto (con valor de uno) y la barra (con valor de cinco). Estos simbolos se
muestran en la Figura 3. Asi por ejemplo, el nimero 14 seria dos barras con cuatro puntos. Ade-
mds, esta aritmética usaba el concepto de valor posicional, colocando los niimeros de abajo a
arriba con el valor posicional dado en la Figura 3. Es interesante resaltar que el valor posi-
cional se incrementaba en miltiplos de veinte, excepto al ir de 20 a 360, donde el factor de in
cremento es 18. Este valor posicional de 360 fue seguramente pensado para manejar con mds faci-
lidad los afios civiles (360 dias mas cinco). El sistema aritmético tenia dos adelantos respecto
al sistema de nimeros romanos, empleado por la misma &poca en Europa: incluia el cero y tenia
un concepto avanzado de valor posicional, lo cual permitia la adicidn y sustraccidn de manera
sencilla,

Apliquemos pues estos conceptos a la Tabla lunar del Cédice de Dresde. En la Figura
4 mostramos las dos primeras paginas de esta tabla. En la parte inferior de la primera pigina
vemos una serie de cuatro niimeros iguales (indicados con una A). El "digito" inferior es un 17
(tres barras mids dos puntos). El "digito" superior, con valor posicional de 20, es un 8 (una ba
rra mids tres puntos). El niimero es pues 160+17=177. En la parte inferior de la segunda pigina
encontramos 5 nimeros, 4 de ellos son 177 y el restante es 148, Los nueve niimeros son entonces:
177 177 177 177 177 148 177 177 177. ;Como han sido interpretados estos niimeros? Sabemos que el
mes lunar tiene una duracidn aproximada de 29,5 dias, por lo que alternando meses de 30 y 29
dias se logra una primera aproximacién. Los 177 representan seis meses lunares alternados de la

© Universidad Nacional Auténoma de México ¢ Provided by the NASA Astrophysics Data System


http://adsabs.harvard.edu/abs/1985RMxAA..10..443R

o,
(3

G

RVKAAZZID -

L0y
0,
[=h

ASTRONOMIA ENTRE LOS MAYAS 447

D=0 144000

7200
o =1 360
|20
—_— = § L1

VALOR
5:’;\?‘03.0053 POSICIONAL

Fig. 3. La artmética maya se basaba en tres simbolos, uno para el O,
uno para el 1, y uno para el 5. Utilizaba el concepto de valor
posicional con una base vigesimal.

siguiente manera:

177 = 30+29+30+29+30+29 .
Pasado suficiente tiempo esta aproximacidn comenzaria a fallar porque la duracidn del mes lunar
es algo mayor que 29,5 dias. Convendria pues introducir ocasionalmente un grupo de cinco meses,
tres de 30 dias y dos de 29. Los 148 que ocasionalmente aparecen en la tabla (que continfia por
un total de ocho pidginas del Cédice) juegan este papel, puesto que 148 = 30429+30+29+30.

El utilizar grupos de 6 y 5 lunaciones para aproximar el mes lunar fue también uti-
lizado por los babilonios. Sin embargo, esta correccidn fue insuficiente para los mayas que tam
bién intercalaron en su tabla grupos de 6 lunaciones por un total de 178 dfas representando cua
tro meses de 30 dias y 2 de 29:

178 = 30+29+30+29+30+30

En total en la tabla aparecen 69 nimeros, el 177 aparece 52 veces, el 178 aparece 8 veces, y el
148 aparece 9 veces. Estos 69 grupos representan un total de 11960 dias en 405 lunaciones. El
promedio da 29,53086 dias, coincidente en cinco cifras significativas con el valor moderno de
29.53059 dias. Esta tabla puede usarse una y otra vez, requiriéndose que transcurran alreiedor
de 300 afios para que la prediccidn de las fases lunares falle por un dia. Invirtiendo este razo-
namiento, uno concluye que esta tabla es una condensacidn de observaciones acumuladas a través
de siglos.

Los cddices no eran registros de observaciones astronomlcas, sino una especie de
anuarios o almanaques que probablemente eran producidos en serie y distribuidos entre los sacer
dotes-astronomos, que jugaban el papel de lideres espirituales de sus respectivas comunidades.

IV. ORIENTACIONES ASTRONOMICAS EN EDIFICIOS MAYAS

Es quizd esta 4rea la que resulta mis convincente para el astrénomo moderno, puesto
que involucra mediciones de posiciones celestes (generalmente en el horizonte) que pueden compa
rarse con las de eventos de importancia astrondmica. Iremos dando ejemplos de orientaciones pro
gresivamente mds sofisticadas. En Copan, Honduras se ha encontrado que las estelas 10 y 12, co-

© Universidad Nacional Auténoma de México ¢ Provided by the NASA Astrophysics Data System


http://adsabs.harvard.edu/abs/1985RMxAA..10..443R

o,
(3

G

RVKAA”.T1DC

L0y
0,
[=h

448 L.F. RODRIGUEZ

— ?

s S
e it op am e ==
CIO @I & ===
-@:-;@;@ &
81215 &
1000 -

19

03;%?

e e 00e S00a

&—oog

ﬂfm@ cmo-

14@1@ al,.;

Fig. 4. Las dos primeras paginas de la Tabla Lunar del Cddice
de Dresde.

locadas con una separacidn de 7 kildmetros en las montafias que delimitan al valle de Copan,: de-
terminan la posicidén de la puesta del Sol el 12 de Abril. Morley ha argumentado que esta fecha
marcaba el inicio del ciclo de tala y quema que alin caracteriza a la agricultura maya. En Uaxac
tiin, Guatemala, dos edificios del llamado Grupo E pudieron haber sido usados para determinar
las fechas de los equinoccios y solsticios (véase la Figura 5). Una orientacidn dedicada a Ve-
nus es la que da el Palacio del Gobernador de Uxmal, Yucatan. Este edificio, de extraordinaria
belleza estética, ha sido considerado por muchos arquedlogos como la joya arquitectdnica del pe
riodo poscldsico. Una linea perpendicular a la fachada saliendo de la puerta central del edifi-
cio pasa por el adoratorio de Nohpat a 6 kildmetros de distancia y marca con mucha exactitud la
posicidn de salida surefia extrema de Venus en la &poca de construccidn de Uxmal. Venus era un
objeto celeste de singular importancia para los mayas, que lo identificaban con Kukulkan, la
Serpiente Emplumada. La Serpiente Emplumada es una concepcidn central de las culturas mesoameri
canas, simbolizando la unidn de lo celeste con lo terreno. Asimismo, existid un personaje de
carne y hueso que se aduefid del simbolo y que jugd un papel politico y cultural sumamente impor
tante.

Sin embargo, las estructuras y edificios hasta ahora citados parecian tener princi-
palmente usos religiosos y s6lo como parte adicional proporcionaban orientaciones astrondmicas.
(Habia entre los mayas algo similar a los observatorios modernos, o sea un edificio construido
con el propdsito predominante de hacer observaciones astrondmicas? Los especialistas creen que
lo mis cercano a este concepto es el edificio conocido como el Caracol, en Chichén Itzd, Yuca-
tan (Figuras 6 y 7). Este edificio recibe su nombre porque en su parte central hay una escalera
de caracol que asciende a un pequefio cuarto. Este cuarto posee varias ventanas que dan hacia el
exterior. Desde principios de siglo se apuntd que estas aberturas marcaban puntos del horizonte
de interés astrondmico. El estudio mids detallado del edificio fue completado recientemente por
Aveni y colaboradores (1975). Ellos encuentran que de las 29 orientaciones dadas por las abertu
ras del recinto superior y las puertas de entrada, 20 tienen vinculacidn astrondmica. Entre las
orientaciones identificadas se hallan las posiciones de la salida y puesta del sol en el solsti
cio de verano y de la maxima declinacidn tanto nortefia como surefia de Venus. Otro resultado im—
portante de este estudio es que el edificio no fue construido de golpe sino por etapas. Al pare
cer primero se construyd la plataforma inferior y en base a la informacidn acumulada fue hacién
dose el edificio progresivamente mas complejo.

Habiamos mencionado que el Caracol de Chichén Itz3 es el edificio cuyo pr1nc1pa1 mo
tivo de ser fue observar el cielo. Pero ni &l se salva de la interrelacidn ritual astrondmica

© Universidad Nacional Auténoma de México ¢ Provided by the NASA Astrophysics Data System


http://adsabs.harvard.edu/abs/1985RMxAA..10..443R

ASTRONOMIA ENTRE LOS MAYAS

T
<«—— Norte Oriente Sur—=>
Linea de la solide de! Sol Linea de lasalide de! Sol Linea de le slide
ol 2ide junio o 2ide septigmbrg y ol 21de marzo uzlh‘h‘:.w

O

Aw ' . Teweo

o=

e
Estelal®

-

PLAZA DEL| GRUPO E

-**

> a
X va
v

' — b
| Punto de cbeervacion _— Loo-
|| —— i

Pirdmida E-VIN

Fig. 5. Vistas desde un punto de observacidén en la Pirdmide E-VII de

Uaxactiin, los templos en la estructura de enfrente pudieron servir para

determinar los dias de los solsticios y equinoccios.

Fig. 6. El Caracol de Chichén Itzd como lo encontrd a medidados del siglo

pasado Catherwood, el artista que acompafiaba al explorador John L. Ste-

phens en sus viajes por Yucatdn, reportados en "Incidentes de Viaje por
Yucatan" (1963).

449

© Universidad Nacional Auténoma de México ¢ Provided by the NASA Astrophysics Data System


http://adsabs.harvard.edu/abs/1985RMxAA..10..443R

450 L.F. RODRIGUEZ

Fig. 7. Una fotografia reciente del Caracol de Chichén Itzi.

que permea a la astronomia maya. El edificio estd rodeado por incienseros de piedra en forma de
cabeza humana donde aiin se pueden ver los restos del copal milenario. AlGn el mds astrondmico de
los edificios era seguramente utilizado tambi&n para ceremonias religiosas.

Queremos concluir esta seccidén con la descripcién de un edificio que ejemplifica 1la
vinculacidn de la arquitectura con la Astronomfa en la cultura maya. El1 Castillo de Chichén It~
z4 es una pirdmide de cuatro caras. Cada cara tiene una escalinata de 91 escalonés que sumados
al escaldn comiin sobre el que se asienta el Templo en su alto, dan el niimero de dias del afio so
lar. Cada cara de la pir@mide tiene nueve pisos que divididos por la escalinata dan 18, el nime
ro de meses del afio solar. Cada cara tiene 52 paneles, el niimero de afios de la Rueda Calendiri-
ca. Asi, el Castillo es una especie de edificio-calendario.

Pero como parte de su arquitectura, el Castillo esconde un fendmeno que sélo se ma=
nifiesta en los equinoccios. Al pie de las balaustradas de la escalinata que mira al suroeste
se encuentran dos gigantescas cabezas de serpiente emplumada (Figura 8). Al atardecer de los
equinoccios y dias cercanos, una arista de la pirdmide proyecta su sombra de modo tal que una
de las balaustradas se ve iluminada por siete triingulos de luz solar (Figura 9). Las serpien-
tes reales tienen en su parte posterior unos rombos que vistos de perfil parecen tridngulos. La
efimera serpiente de luz que aparece superpuesta al edificio es una extraordinaria jerofania,
una manifestacidn de lo divino en el &mbito terreno (1970). Ciertamente, el fendmeno involucra
mds conocimientos de arquitectura que de astronomia.

Linda Schele ha descrito en detalle otro interesante fendmeno de luz y sombra que
ocurre durante el solsticio de invierno en Palenque, Chiapas, México (1977). En este sitio exis
te la nica pirdmide maya que se sabe fue utilizada como sepulcro, a la usanza egipcia, (Figura
10). Esta pirdmide, llamada el Templo de las Inscripciones, albergd la tumba de Escudo-Pacal,
quien fuera un importante gobernante de la zona: El dfa del solsticio de invierno el Sol se po-
ne, visto desde la parte superior de la Torre, que es otro edificio preponderante de la Ciudad,
detrds de la pirdmide. El dngulo al que el Sol se pone es el mismo angulo de entrada de la em-
pinada escalera que lleva a la tumba. La muerte y entierro de Escudo-Pacal eran pues vinculados
a la puesta del Sol en esa fecha. Con su muerte, Escudo-Pacal se confundfa con el Sol. Finalmen
te, los Gltimos rayos del Sol en este dfa penetran hasta el interior de otro edificio, el Tem-
plo de la Cruz, e iluminan una l4pida en la que Escudo-Pacal entrega simb§licamente el mando a
su hijo y sucesor, Chan Bahlum.

© Universidad Nacional Auténoma de México ¢ Provided by the NASA Astrophysics Data System


http://adsabs.harvard.edu/abs/1985RMxAA..10..443R

o,
(3

G

RVKAA”.T1DC

L0y
0,
[=h

ASTRONOMIA ENTRE LOS MAYAS 451

R

Fig. 8. Las cabezas de serpiente emplumada del Castillo como las
encontrd Catherwood.

V. CONCLUSIONES

Los ejemplos brevemente discutidos aqui nos presentan una visidén fragmentada de lo
que fue la Astronomia entre los mayas. Sin embargo, dejan entrever varios aspectos fundamenta-
les de esta actividad. La Astronomia era para ellos importante, pero su concepcidén diferia mu-
cho de lo que hoy llamamos ciencia. Aparece siempre la astronomia mezclada Intimamente con la
mitologfa, la religidn, la agricultura, la arquitectura y otras ciencias y artes. Era la herra-
mienta con la que los mayas buscaban resolver su obsesidén por el paso del tiempo, su deseo de
encontrar el gran ciclo al final del cual la posicidn de todos los astros, quizd la historia de
su raza, volviese a repetirse. Otras filosofias compartieron esta creencia, por ejemplo, los pi
tagbricos. El primer parrafo del poema '"La Noche Ciclica" de Borges puede aplicarse también a
los Mayas:

"Lo supieron los arduos alumnos de Pitdgoras
los astros y los hombres vuelven ciclicamente
los dtomos fatales repetirdn la urgente
Afrodita de oro, los tebanos, las 4goras".

Si bien el estudio de la Astronomia (;Astrologia?) entre los mayas no nos ha resuel

© Universidad Nacional Auténoma de México ¢ Provided by the NASA Astrophysics Data System


http://adsabs.harvard.edu/abs/1985RMxAA..10..443R

o,
(3

G

SRVKAAZZID. ~

0,
1
L

1

452 L.F. RODRIGUEZ

Fig. 9. La jerofania del Castillo. Los tridngulos de luz transfiguran a la balaustrada de
la escalinata en el cuerpo de una serpiente.

Fig. 10. Un corte del Templo de las Inscripciones que muestra la entrada a la tumba
de Escudo-Pacal.

© Universidad Nacional Auténoma de México ¢ Provided by the NASA Astrophysics Data System


http://adsabs.harvard.edu/abs/1985RMxAA..10..443R

a:‘.
[
1

RWKAAZZID. =

gl
|
[=h

ASTRONOMIA ENTRE LOS MAYAS 453

to ningln problema astrofisico, si nos permite respetar su ansiosa visién del Cosmos, y median-
te la comparacidn, comprender mejor la nuestra.

REFERENCIAS

Aveni, A.F., Gibbs, S.L. and Hartung, J. 1975, Science 188, 977.

Barrera Vdsquez, A. y Renddn, S. 1969, El Libro de los libros del Chilam Balam, Cuarta Edicién,
Fondo de Cultura Econdmica, México.

de Landa, D. 1959, Relacidén de las Cosas de Yucatdn, Editorial Porrda, S.A., México.

Morley, S.G. 1975, La Civilizacién Maya, Quinta Reimpresién, Fondo de Cultura Econdmica,México.
Recinos, A. 1970, Popol Voh, Las Antiguas Historias del Quiché, Sexta reimpresidn, Fondo de Cul
tura Econdmica, México.

Remington, J. 1977, en Astronomia en la América Antigua, ed. A.F. Aveni, Siglo XXI, México.
Rivard, J. 1970, A Hierophany at Chichén Itzd. Katunob, 17, 51.

Schele, L. 1977, en Astronomfa en la América Antigua, ed. A.F. Aveni Siglo XXI, México.
Stephens, J.L. 1963, Incidents of Travel in Yucatdn. Dos volimenes. Dover Publications, Inc.,
New York.

Thom, A. 1967, Megalithic Sites in Britain, Oxford University Press, Oxford.

Luis F. Rodriguez: Universidad Nacional Aut&noma de México, Instituto de Astronomfa, Observato-
rio Astrondmico Nacional, Apartado Postal 70.264, Ciudad Universitaria, México 20,
D.F., 04510 México.

© Universidad Nacional Auténoma de México ¢ Provided by the NASA Astrophysics Data System


http://adsabs.harvard.edu/abs/1985RMxAA..10..443R

